
 

 
1 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 
 

 Gennaio 2026              Numero 193          Anno XVIII  
  
 

     

 

   Carissimi sorelle e fratelli, 
 

questo nuovo anno inizia con la chiusura del Giubi-

leo della Speranza e con l'apertura dall'anno che ricorda 

gli ottocento anni dalla nascita al cielo di Francesco 

d'Assisi. Alla quotidianità che riprende e, alle ordinarie ri-

correnze sociali ed ecclesiali che ci attendono, si af-

fianca, anche in questo nuovo anno, un'occasione e una 

proposta di riflessione e di cammino che può aiutarci a 

vivere con profondità il tempo che ci è donato e le rela-

zioni che lo abitano. 

 

Se le celebrazioni ufficiali dell'anno santo sono terminate, 

non finiscono per noi i desideri e le responsabilità che la 

Speranza di Gesù Cristo suscita nei cuori. Ciascuno di noi, e insieme, siamo chia-

mati ad essere destinatari e attori di gesti che possano donare speranza in tante 

situazioni. La luce della fede nella potenza dell'amore di Dio è capace di rischia-

rare tante oscurità che la vita ci impone, e la carità che abbiamo ricevuto dal Si-

gnore, passando anche per le nostre mani, può diventare carità per i fratelli. 

 

La vicenda santa del poverello di Assisi è un racconto luminoso della grazia di tra-

sfigurazione che l'azione dello Spirito Santo può operare in noi quando ci spo-

gliamo di tutto ciò che non salva per rivestirci solo della bontà di Dio Padre. Il gio-

vanissimo Francesco con il suo cammino e le sue scelte ha rifondato il cristianesimo 

del suo tempo a partire da sé. La sua instancabile ricerca di vita ha incontrato la 

sorgente stessa della Vita e si è lasciata rapire dall'amore eterno che riempie la 

vita e la rende feconda. 

 

F o g l i o  d i  c o l l e g a m e n t o  
 

Diocesi di Città di Castello 



 

 
2 

Il segreto di san Francesco sta nel coraggio che ha avuto di confrontarsi con il 

Vangelo di Gesù, senza sconti e senza calcoli, convinto di aver bisogno per vivere 

del respiro di quella Parola unica. Messosi alla scuola del Maestro Gesù ha visto 

rinnovata la sua esistenza personale, si è innamorato della povertà e dei poveri, ha 

scoperto e accolto la fraternità, ha sperimentato la vera letizia, e ha messo tutto sé 

stesso a servizio dell'unità e della pace. Tutta la sua persona è divenuta un cantico 

di lode a Dio e alle sue creature, luogo di manifestazione dell'amore puro e di in-

contro con la divina misericordia. 

 

Tutta la sua bellezza che ci attrae sta dentro l'abbraccio di Gesù crocifisso. Quell'i-

cona immersa nel silenzio, che lo ha trafitto prima nel cuore e poi anche nel corpo, 

ne ha fatto un riflesso accecante dell'amore di Dio per l'umanità. Dagli occhi pro-

fondi incrociati a san Damiano, ai segni della passione ricevuti su La Verna, e fino 

alla sua Pasqua sulla nuda terra della Porziuncola, Francesco è l'immagine più 

grande di quanto possa essere bella la nostra vita quando è donata per amore. 

 

Per capire Francesco, e per spiegare Francesco, non si può non passare da qui. 

Francesco è un innamorato di Gesù: il bambino povero deposto nella mangiatoia 

di Betlemme e l'uomo nudo inchiodato alla croce di Gerusalemme. Sente con tutto 

se stesso di essere figlio amato del Padre del cielo e per questo fratello universale 

di tutte le creature su questa terra. 

 

Non lasciamoci sfuggire questa grazia. Torniamo a visitare con fede, da credenti e 

non da turisti, i luoghi della sua vita, ma ancora di più doniamoci un tempo per 

ascoltare le sue parole, pregare con le sue preghiere, meditare le sue gesta. 

 

“Laudate et benedicete mi' Signore et rengraziate et serviateli cum grande humili-

tate”.  

 

 Il Signore vi dia Pace! 

 
don Luciano, vescovo 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



 

 
3 

a g e n d a   d e l   m e s e  

 
 
 

GENNAIO  2026 
  Mese dedicato alla Sacra Famiglia 

1 
GIOVEDI'    

MARIA MADRE DI DIO  

59ª Giornata della pace. 

- ore 18.30, Cattedrale di Città di Castello. Santa Messa 

pontificale del Vescovo per l’inizio dell’Anno e la giornata 

mondiale per la Pace. 

2 
VENERDI'    

S. BASILIO VESCOVO  
Compleanno di Nyandwi don Ermenegildo. 

3 
SABATO  

S. GENOVEFFA  

- ore 08.00, Monastero delle Cappuccine Gubbio. Santa 

Messa del Vescovo per la comunità delle Cappuccine. 

4 
DOMENICA    

S. ERMETE  
 

5 
LUNEDI'    

S. AMELIA  
Compleanno di Nzayisenga don Jean Claude. 

6 
MARTEDI'    

EPIFANIA DI N.S.  

Epifania del Signore 

Giornata Mondiale dell’infanzia missionaria (colletta obbliga-

toria). 

- ore 10.00, Casa di Riposo Mosca a Gubbio. S.Messa per 

l’Epifania del Signore.  

- ore 18.00, Cattedrale di Città di Castello. S.Messa per 

l’Epifania del Signore.  

Compleanno di Coşa don Francesco. 

7 
MERCOLEDI'    

S. LUCIANO, S. RAIMONDO  

- ore 21.00, Città di Castello. Incontro di catechesi con la 

Comunità “Nel segno di Cana”. 

Onomastico del Vescovo Luciano. 

8 
GIOVEDI'    

S. MASSIMO , S. SEVE-

RINO  

 

9 
VENERDI'    

S. GIULIANO MARTIRE  

- ore 19.30, Parrocchia degli Zoccolanti (Città di Castello). 

Incontro con il gruppo GiFra. 

10 
SABATO  

S. ALDO EREMITA  

- ore 08.00, Monastero delle Clarisse di San Girolamo 

(Gubbio). Santa Messa per la comunità delle Clarisse. 

- ore 17.00, Gubbio. Camminata dentro l’Albero con il MA-

SCI. 
Anniversario ordinazione sacerdotale di Padre Malcom Francis Di-

nis OFM.Cap 

Onomastico di Viti don Aldo e Di Bernardo don Gesualdo. 
Compleanno di Rossi diacono Franco. 

11 
DOMENICA    

S. IGINO PAPA  

Battesimo del Signore. 

- ore 10.00, Trestina. Incontro con l’Equipe Notre Dame. 

- ore 17.30, San Francesco (Gubbio). Celebrazione per 

l’apertura dell’anno francescano. 

12 
LUNEDI'    

S. MODESTO M.  

Anniversario della morte di Pecorari Don Angelo (2012). 

Onomastico di Polchi diacono Modesto. 



 

 
4 

13 
MARTEDI'    

S. ILARIO  

- ore 07.00, Seminario regionale (Assisi). Santa Messa per 

la comunità del Seminario. 
Compleanno di P. Cosimo Damiano Giordano ofmcap.. 

14 
MERCOLEDI'    

S. FELICE M. , S. BIANCA  

Compleanno di Tacchini don Livio.  

Anniversario ordinazione sacerdotale Don Aldo di Bernardo. 

15 
GIOVEDI'    

S. MAURO ABATE  

- ore 09.30, Santa Maria (Umbertide). Incontro del clero di 

Città di Castello e Gubbio. 

- ore 18.00, Cattedrale (Gualdo Tadino). Celebrazione per 

la festa del Beato Angelo. 

16 
VENERDI'    

S. MARCELLO PAPA  
 

17 
SABATO    

S. ANTONIO ABATE  

37ª Giornata per l’approfondimento e lo sviluppo del dialogo tra 

cattolici ed ebrei. 

- ore 17.00, Chiesa dei Neri (Gubbio). Celebrazioni per la 

festa di Sant’Antonio Abate 

18 
DOMENICA  

S. LIBERATA  

18 - 25 gennaio 2025.  

Settimana di preghiera per l’unità dei cristiani.  

- ore 21.00, Basilica inferiore di San Francesco (Assisi). Ve-

glia regionale di apertura della Settimana di preghiera per 

l'unità dei cristiani. 

19 
LUNEDI'    

S. MARIO MARTIRE  

- ore 09.30, Seminario regionale (Assisi). Il vescovo parte-

cipa alla riunione della CEU. 

20 
MARTEDI'    

S. SEBASTIANO  

- ore 18.00, Città di Castello. Santa Messa per la memoria 

di San Sebastiano, patrono dei vigili urbani. 

21 
MERCOLEDI'    

S. AGNESE  
 

22 
GIOVEDI'    

S. VINCENZO MARTIRE  

- ore 21.00, Seminario regionale (Assisi). Commissione re-

gionale per la Pastorale Giovanile-Vocazionale. 

23 
VENERDI'    

S. EMERENZIANA  

Dal 23 al 25 il Vescovo partecipa al Simposio delle Chiese cri-

stiane d’Italia a Bari 

24 
SABATO    

S. FRANCESCO DI SALES  
Onomastico e compleanno di Mariucci don Francesco. 

25 
DOMENICA    

CONVERSIONE DI S. 

PAOLO  

Domenica della Parola  

73ª Giornata dei malati di lebbra. 

26 
LUNEDI'  

SS. TITO E TIMOTEO , S. 

PAOLA  

Compleanno di Bruschi don Paolo e di Valori don Simone. 

27 
MARTEDI'    

S. ANGELA MERICI  
Anniversario della morte di Niccolini don Giuseppe (2010). 

28 
MERCOLEDI'    

S. TOMMASO D'AQ., S. VA-

LERIO  

 

29 
GIOVEDI'    

S. COSTANZO , S. CESA-

RIO  

 

30 
VENERDI'    

S. MARTINA, S. SAVINA  

- ore 18.00, Città di Castello. Il vescovo presiede l’Assem-

blea Pastorale Diocesana. 

31 
SABATO    

S. GIOVANNI BOSCO  
Anniversario della morte  di Niccolini don Giuseppe (2010). 

 

 



 

 
5 

f o r m a z i o n e    p e r m a n e n t e 

 
 

             Città di Castello 
 

 
  

  “Cesare Pagani” nel cinquantesimo dalla nascita. 

Prendersi cura della fede 

 

 
Relativamente al percorso formativo 2025-2026 della SDFT “Cesare Pagani – 1975”: EDUCAZIONE 

ALLA SINODALITÀ, ricordo gli appuntamenti del mese di gennaio, nella sala santo Stefano del Palazzo 

Vescovile, ore 21: 

1. Giovedì 15 gennaio - Simona Segoloni: “La sinodalità diventi mentalità …” (Papa Leone XIV ai 

vescovi della CEI, il 17 giugno 2025). 

2. Giovedì 22 gennaio – Simona Segoloni: Tracce per la fase attuativa del Sinodo. 

3. Giovedì 29 gennaio – Simona Segoloni: Le proposizioni del sinodo italiano. 

Seguiranno il Laboratorio (coordina Stefania Satta) giovedì 05 febbraio, e l’approfondimento, ma 

di questi vi parlerò la prossima volta. 

Rinnovo l’invito a partecipare e ad essere incentivo per la partecipazione altrui. 

Un caro saluto e tanti auguri per il nuovo anno. 

 

Per la SDFT, il Coordinatore 

Don Romano Piccinelli 

 

 

 

M e s s a g g i   d e l   S a n t o   P a d r e 

 
 

Messaggio del Santo Padre Leone per la 59.ma Giornata Mondiale della Pace 
(1° gennaio 2026) 

 
“La pace sia con te!”. 

Questo antichissimo saluto, ancora oggi quotidiano in molte culture, la sera di Pasqua si è riempito di 

nuovo vigore sulle labbra di Gesù risorto. «Pace a voi» ( Gv 20,19.21) è la sua Parola che non soltanto 
augura, ma realizza un definitivo cambiamento in chi la accoglie e così in tutta la realtà. Per questo i 

successori degli Apostoli danno voce ogni giorno e in tutto il mondo alla più silenziosa rivoluzione: 
“La pace sia con voi!”. Fin dalla sera della mia elezione a Vescovo di Roma, ho voluto inserire il mio 

saluto in questo corale annuncio. E desidero ribadirlo: questa è la pace del Cristo risorto, una pace 
disarmata e una pace disarmante, umile e perseverante. Proviene da Dio, Dio che ci ama tutti incondi-
zionatamente.   
 

La pace di Cristo risorto 

Ad aver vinto la morte e abbattuto i muri di separazione fra gli esseri umani (cfr Ef 2,14) è il Buon 
Pastore, che dà la vita per il gregge e che ha molte pecore al di là del recinto dell’ovile (cfr Gv 10,11.16): 
Cristo, nostra pace. La sua presenza, il suo dono, la sua vittoria riverberano nella perseveranza di molti 

testimoni, per mezzo dei quali l’opera di Dio continua nel mondo, diventando persino più percepibile 
e luminosa nell’oscurità dei tempi. 



 

 
6 

Il contrasto fra tenebre e luce, infatti, non è soltanto un’immagine biblica per descrivere il travaglio da 
cui sta nascendo un mondo nuovo: è un’esperienza che ci attraversa e ci sconvolge in rapporto alle 

prove che incontriamo, nelle circostanze storiche in cui ci troviamo a vivere. Ebbene, vedere la luce e 
credere in essa è necessario per non sprofondare nel buio. Si tratta di un’esigenza che i discepoli di Gesù 

sono chiamati a vivere in modo unico e privilegiato, ma che per molte vie sa aprirsi un varco nel cuore 
di ogni essere umano. La pace esiste, vuole abitarci, ha il mite potere di illuminare e allargare l’intelli-

genza, resiste alla violenza e la vince. La pace ha il respiro dell’eterno: mentre al male si grida “basta”, 
alla pace si sussurra “per sempre”. In questo orizzonte ci ha introdotti il Risorto. In questo presenti-
mento vivono le operatrici e gli operatori di pace che, nel dramma di quella che Papa Francesco ha 

definito “terza guerra mondiale a pezzi”, ancora resistono alla contaminazione delle tenebre, come 
sentinelle nella notte. 

Il contrario, cioè dimenticare la luce, è purtroppo possibile: si perde allora di realismo, cedendo a una 
rappresentazione del mondo parziale e distorta, nel segno delle tenebre e della paura. Non sono pochi 

oggi a chiamare realistiche le narrazioni prive di speranza, cieche alla bellezza altrui, dimentiche della 
grazia di Dio che opera sempre nei cuori umani, per quanto feriti dal peccato. Sant’Agostino esortava 
i cristiani a intrecciare un’indissolubile amicizia con la pace, affinché, custodendola nell’intimo del loro 

spirito, potessero irradiarne tutt’intorno il luminoso calore. Egli, indirizzandosi alla sua comunità, così 
scriveva: «Se volete attirare gli altri alla pace, abbiatela voi per primi; siate voi anzitutto saldi nella pace. 

Per infiammarne gli altri dovete averne voi, all’interno, il lume acceso».  
Sia che abbiamo il dono della fede, sia che ci sembri di non averlo, cari fratelli e sorelle, apriamoci alla 

pace! Accogliamola e riconosciamola, piuttosto che considerarla lontana e impossibile. Prima di essere 
una meta, la pace è una presenza e un cammino. Seppure contrastata sia dentro sia fuori di noi, come 
una piccola fiamma minacciata dalla tempesta, custodiamola senza dimenticare i nomi e le storie di chi 

ce l’ha testimoniata. È un principio che guida e determina le nostre scelte. Anche nei luoghi in cui 
rimangono soltanto macerie e dove la disperazione sembra inevitabile, proprio oggi troviamo chi non 

ha dimenticato la pace. Come la sera di Pasqua Gesù entrò nel luogo dove si trovavano i discepoli, 
impauriti e scoraggiati, così la pace di Cristo risorto continua ad attraversare porte e barriere con le voci 

e i volti dei suoi testimoni. È il dono che consente di non dimenticare il bene, di riconoscerlo vincitore, 
di sceglierlo ancora e insieme. 
 

Una pace disarmata 

Poco prima di essere catturato, in un momento di intensa confidenza, Gesù disse a quelli che erano con 

Lui: «Vi lascio la pace, vi do la mia pace. Non come la dà il mondo, io la do a voi». E subito aggiunse: 
«Non sia turbato il vostro cuore e non abbia timore» (Gv 14,27). Il turbamento e il timore potevano 
riguardare, certo, la violenza che si sarebbe presto abbattuta su di Lui. Più profondamente, i Vangeli 

non nascondono che a sconcertare i discepoli fu la sua risposta non violenta: una via che tutti, Pietro 
per primo, gli contestarono, ma sulla quale fino all’ultimo il Maestro chiese di seguirlo. La via di Gesù 

continua a essere motivo di turbamento e di timore. E Lui ripete con fermezza a chi vorrebbe difenderlo: 
«Rimetti la spada nel fodero» (Gv 18,11; cfr Mt 26,52). La pace di Gesù risorto è disarmata, perché 

disarmata fu la sua lotta, entro precise circostanze storiche, politiche, sociali. Di questa novità i cristiani 
devono farsi, insieme, profeticamente testimoni, memori delle tragedie di cui troppe volte si sono resi 
complici. La grande parabola del giudizio universale invita tutti i cristiani ad agire con misericordia in 

questa consapevolezza (cfr Mt 25,31-46). E nel farlo, essi troveranno al loro fianco fratelli e sorelle che, 
per vie diverse, hanno saputo ascoltare il dolore altrui e si sono interiormente liberati dall’inganno della 

violenza. 
Sebbene non siano poche, oggi, le persone col cuore pronto alla pace, un grande senso di impotenza le 

pervade di fronte al corso degli avvenimenti, sempre più incerto. Già Sant’Agostino, in effetti, segnalava 
un particolare paradosso: «Non è difficile possedere la pace. È, al limite, più difficile lodarla. Se la 
vogliamo lodare, abbiamo bisogno di avere capacità che forse ci mancano; andiamo in cerca delle idee 

giuste, soppesiamo le frasi. Se invece la vogliamo avere, essa è lì, a nostra portata di mano e possiamo 
possederla senza alcuna fatica».  

Quando trattiamo la pace come un ideale lontano, finiamo per non considerare scandaloso che la si 
possa negare e che persino si faccia la guerra per raggiungere la pace. Sembrano mancare le idee giuste, 

le frasi soppesate, la capacità di dire che la pace è vicina. Se la pace non è una realtà sperimentata e da 
custodire e da coltivare, l’aggressività si diffonde nella vita domestica e in quella pubblica. Nel rapporto 
fra cittadini e governanti si arriva a considerare una colpa il fatto che non ci si prepari abbastanza alla 

https://www.vatican.va/content/francesco/it.html


 

 
7 

guerra, a reagire agli attacchi, a rispondere alle violenze. Molto al di là del principio di legittima difesa, 
sul piano politico tale logica contrappositiva è il dato più attuale in una destabilizzazione planetaria che 

va assumendo ogni giorno maggiore drammaticità e imprevedibilità. Non a caso, i ripetuti appelli a 
incrementare le spese militari e le scelte che ne conseguono sono presentati da molti governanti con la 

giustificazione della pericolosità altrui. Infatti, la forza dissuasiva della potenza, e, in particolare, la 
deterrenza nucleare, incarnano l’irrazionalità di un rapporto tra popoli basato non sul diritto, sulla giu-

stizia e sulla fiducia, ma sulla paura e sul dominio della forza.  «In conseguenza – come già scriveva dei 
suoi tempi San Giovanni XXIII – gli esseri umani vivono sotto l’incubo di un uragano che potrebbe 
scatenarsi ad ogni istante con una travolgenza inimmaginabile. Giacché le armi ci sono; e se è difficile 

persuadersi che vi siano persone capaci di assumersi la responsabilità delle distruzioni e dei dolori che 
una guerra causerebbe, non è escluso che un fatto imprevedibile ed incontrollabile possa far scoccare la 

scintilla che metta in moto l’apparato bellico».  
Ebbene, nel corso del 2024 le spese militari a livello mondiale sono aumentate del 9,4% rispetto all’anno 

precedente, confermando la tendenza ininterrotta da dieci anni e raggiungendo la cifra di 2.718 miliardi 
di dollari, ovvero il 2,5% del PIL mondiale.  Per di più, oggi alle nuove sfide pare si voglia rispondere, 
oltre che con l’enorme sforzo economico per il riarmo, con un riallineamento delle politiche educative: 

invece di una cultura della memoria, che custodisca le consapevolezze maturate nel Novecento e non 
ne dimentichi i milioni di vittime, si promuovono campagne di comunicazione e programmi educativi, 

in scuole e università, così come nei media, che diffondono la percezione di minacce e trasmettono una 
nozione meramente armata di difesa e di sicurezza. 

Tuttavia, «chi ama veramente la pace ama anche i nemici della pace». Così Sant’Agostino raccoman-
dava di non distruggere i ponti e di non insistere col registro del rimprovero, preferendo la via 
dell’ascolto e, per quanto possibile, dell’incontro con le ragioni altrui. Sessant’anni fa, il Concilio Vati-

cano II si concludeva nella consapevolezza di un urgente dialogo fra Chiesa e mondo contemporaneo. 
In particolare, la Costituzione Gaudium et spes portava l’attenzione sull’evoluzione della pratica bel-

lica: «Il rischio caratteristico della guerra moderna consiste nel fatto che essa offre quasi l’occasione a 
coloro che posseggono le più moderne armi scientifiche di compiere tali delitti e, per una certa inesora-

bile concatenazione, può sospingere le volontà degli uomini alle più atroci decisioni. Affinché dunque 
non debba mai più accadere questo in futuro, i vescovi di tutto il mondo, ora riuniti, scongiurano tutti, 
in modo particolare i governanti e i supremi comandanti militari, a voler continuamente considerare, 

davanti a Dio e davanti all’umanità intera, l’enorme peso della loro responsabilità».  
Nel ribadire l’appello dei Padri conciliari e stimando la via del dialogo come la più efficace ad ogni 

livello, constatiamo come l’ulteriore avanzamento tecnologico e l’applicazione in ambito militare delle 
intelligenze artificiali abbiano radicalizzato la tragicità dei conflitti armati. Si va persino delineando un 

processo di deresponsabilizzazione dei leader politici e militari, a motivo del crescente “delegare” alle 
macchine decisioni riguardanti la vita e la morte di persone umane. È una spirale distruttiva, senza 
precedenti, dell’umanesimo giuridico e filosofico su cui poggia e da cui è custodita qualsiasi civiltà. 

Occorre denunciare le enormi concentrazioni di interessi economici e finanziari privati che vanno so-
spingendo gli Stati in questa direzione; ma ciò non basta, se contemporaneamente non viene favorito il 

risveglio delle coscienze e del pensiero critico. L’Enciclica Fratelli tutti presenta San Francesco d’Assisi 
come esempio di un tale risveglio: «In quel mondo pieno di torri di guardia e di mura difensive, le città 

vivevano guerre sanguinose tra famiglie potenti, mentre crescevano le zone miserabili delle periferie 
escluse. Là Francesco ricevette dentro di sé la vera pace, si liberò da ogni desiderio di dominio sugli 
altri, si fece uno degli ultimi e cercò di vivere in armonia con tutti».  È una storia che vuole continuare 

in noi, e che richiede di unire gli sforzi per contribuire a vicenda a una pace disarmante, una pace che 
nasce dall’apertura e dall’umiltà evangelica. 

 
Una pace disarmante 

La bontà è disarmante. Forse per questo Dio si è fatto bambino. Il mistero dell’Incarnazione, che ha il 
suo punto di più estremo abbassamento nella discesa agli inferi, comincia nel grembo di una giovane 

madre e si manifesta nella mangiatoia di Betlemme. «Pace in terra» cantano gli angeli, annunciando la 
presenza di un Dio senza difese, dal quale l’umanità può scoprirsi amata soltanto prendendosene cura 
(cfr Lc 2,13-14). Nulla ha la capacità di cambiarci quanto un figlio. E forse è proprio il pensiero ai nostri 

figli, ai bambini e anche a chi è fragile come loro, a trafiggerci il cuore (cfr At 2,37). Al riguardo, il mio 
venerato Predecessore scriveva che «la fragilità umana ha il potere di renderci più lucidi rispetto a ciò 

che dura e a ciò che passa, a ciò che fa vivere e a ciò che uccide. Forse per questo tendiamo così spesso 

https://www.vatican.va/content/john-xxiii/it.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_it.htm
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_it.htm
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html


 

 
8 

a negare i limiti e a sfuggire le persone fragili e ferite: hanno il potere di mettere in discussione la dire-
zione che abbiamo scelto, come singoli e come comunità».  

Giovanni XXIII introdusse per primo la prospettiva di un disarmo integrale, che si può affermare sol-
tanto attraverso il rinnovamento del cuore e dell’intelligenza. Così scriveva nella Pacem in terris: «Oc-

corre riconoscere che l’arresto agli armamenti a scopi bellici, la loro effettiva riduzione, e, a maggior 
ragione, la loro eliminazione sono impossibili o quasi, se nello stesso tempo non si procedesse ad un 

disarmo integrale; se cioè non si smontano anche gli spiriti, adoprandosi sinceramente a dissolvere, in 
essi, la psicosi bellica: il che comporta, a sua volta, che al criterio della pace che si regge sull’equilibrio 
degli armamenti, si sostituisca il principio che la vera pace si può costruire soltanto nella vicendevole 

fiducia. Noi riteniamo che si tratti di un obiettivo che può essere conseguito. Giacché esso è reclamato 
dalla retta ragione, è desideratissimo, ed è della più alta utilità». 

È questo un servizio fondamentale che le religioni devono rendere all’umanità sofferente, vigilando sul 
crescente tentativo di trasformare in armi persino i pensieri e le parole. Le grandi tradizioni spirituali, 

così come il retto uso della ragione, ci fanno andare oltre i legami di sangue o etnici, oltre quelle fratel-
lanze che riconoscono solo chi è simile e respingono chi è diverso. Oggi vediamo come questo non sia 
scontato. Purtroppo, fa sempre più parte del panorama contemporaneo trascinare le parole della fede 

nel combattimento politico, benedire il nazionalismo e giustificare religiosamente la violenza e la lotta 
armata. I credenti devono smentire attivamente, anzitutto con la vita, queste forme di blasfemia che 

oscurano il Nome Santo di Dio. Perciò, insieme all’azione, è più che mai necessario coltivare la pre-
ghiera, la spiritualità, il dialogo ecumenico e interreligioso come vie di pace e linguaggi dell’incontro 

fra tradizioni e culture. In tutto il mondo è auspicabile che «ogni comunità diventi una “casa della 
pace”, dove si impara a disinnescare l’ostilità attraverso il dialogo, dove si pratica la giustizia e si cu-
stodisce il perdono».  Oggi più che mai, infatti, occorre mostrare che la pace non è un’utopia, mediante 

una creatività pastorale attenta e generativa. 
D’altra parte, ciò non deve distogliere l’attenzione di tutti dall’importanza della dimensione politica. 

Quanti sono chiamati a responsabilità pubbliche nelle sedi più alte e qualificate, «considerino a fondo 
il problema della ricomposizione pacifica dei rapporti tra le comunità politiche su piano mondiale: ri-

composizione fondata sulla mutua fiducia, sulla sincerità nelle trattative, sulla fedeltà agli impegni as-
sunti. Scrutino il problema fino a individuare il punto donde è possibile iniziare l’avvio verso intese 
leali, durature, feconde». È la via disarmante della diplomazia, della mediazione, del diritto internazio-

nale, smentita purtroppo da sempre più frequenti violazioni di accordi faticosamente raggiunti, in un 
contesto che richiederebbe non la delegittimazione, ma piuttosto il rafforzamento delle istituzioni so-

vranazionali. 
Oggi, la giustizia e la dignità umana sono più che mai esposte agli squilibri di potere tra i più forti. 

Come abitare un tempo di destabilizzazione e di conflitti liberandosi dal male? Occorre motivare e 
sostenere ogni iniziativa spirituale, culturale e politica che tenga viva la speranza, contrastando il dif-
fondersi di «atteggiamenti fatalistici, come se le dinamiche in atto fossero prodotte da anonime forze 

impersonali e da strutture indipendenti dalla volontà umana».  Se infatti «il modo migliore per domi-
nare e avanzare senza limiti è seminare la mancanza di speranza e suscitare la sfiducia costante, benché 

mascherata con la difesa di alcuni valori», a una simile strategia va opposto lo sviluppo di società civili 
consapevoli, di forme di associazionismo responsabile, di esperienze di partecipazione non violenta, di 

pratiche di giustizia riparativa su piccola e su larga scala. Lo evidenziava già con chiarezza Leone 
XIII nell’Enciclica Rerum novarum: «Il sentimento della propria debolezza spinge l’uomo a voler unire 
la sua opera all’altrui. La Scrittura dice: È meglio essere in due che uno solo; perché due hanno maggior 

vantaggio nel loro lavoro. Se uno cade, è sostenuto dall’altro. Guai a chi è solo; se cade non ha una 
mano che lo sollevi ( Eccl 4,9-10). E altrove: il fratello aiutato dal fratello è simile a una città fortificata 

( Prov 18,19)».   
Possa essere questo un frutto del Giubileo della Speranza, che ha sollecitato milioni di esseri umani a 

riscoprirsi pellegrini e ad avviare in sé stessi quel disarmo del cuore, della mente e della vita cui Dio 
non tarderà a rispondere adempiendo le sue promesse: «Egli sarà giudice fra le genti e arbitro fra molti 
popoli. Spezzeranno le loro spade e ne faranno aratri, delle loro lance faranno falci; una nazione non 

alzerà più la spada contro un’altra nazione, non impareranno più l’arte della guerra. Casa di Giacobbe, 
venite, camminiamo nella luce del Signore» (Is 2,4-5). 
 
Dal Vaticano, 8 dicembre 2025 

LEONE PP. XIV 

https://www.vatican.va/content/john-xxiii/it.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/it/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiii/it.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiii/it.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiii/it/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html
https://www.iubilaeum2025.va/it.html


 

 
9 

Leggere, ascoltare e comprendere la Sacra Scrittura: 
un corso biblico a Città di Castello 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nei mesi di gennaio e febbraio a Città di Castello avrà luogo un’importante occasione di formazione biblica 

rivolta alla comunità ecclesiale e a tutti coloro che desiderano approfondire la conoscenza della Sacra Scrit-

tura. Si tratta di un corso biblico articolato in tre pomeriggi, pensato come introduzione alla lettura, all’ascolto 

e alla comprensione della Bibbia, non solo come testo da proclamare, ma come Parola viva, capace di parlare 

ancora oggi alla vita delle persone e alla storia. 

 

Il percorso è rivolto in modo particolare ai lettori istituiti, ai diaconi permanenti e a coloro che sono impegnati 

in un cammino di formazione ministeriale, ma è aperto anche a tutti i fedeli che sentono il desiderio di acco-

starsi alla Scrittura con maggiore consapevolezza. L’intento del corso non è quello di offrire semplicemente 

nozioni, ma di aiutare a comprendere la struttura della Bibbia, il suo processo di formazione nel tempo, la 

varietà dei generi letterari e il contesto storico e teologico in cui i testi sono nati. In questo modo la Parola di 

Dio può essere accolta nella sua profondità e nella sua forza profetica, diventando luce per il cammino di 

ogni credente nell’oggi della storia. 

 

A guidare i tre incontri sarà padre Giulio Michelini, frate francescano OFM, biblista, teologo e docente presso 

l’Istituto Teologico di Assisi. Padre Giulio è conosciuto per la sua capacità di rendere accessibili anche i 

passaggi più complessi della Scrittura, unendo rigore scientifico, chiarezza espositiva e attenzione pastorale. 

La sua attività accademica è accompagnata da un intenso servizio ecclesiale e formativo, che lo ha portato a 

essere un punto di riferimento nel campo dell’apostolato biblico. 

Nel 2017 è stato chiamato a predicare gli esercizi spirituali a Papa Francesco e alla Curia romana, proponendo 

una profonda meditazione sul tema della Passione, morte e risurrezione di Gesù secondo il Vangelo di Mat-

teo. Attualmente è responsabile del Settore Apostolato Biblico della Diocesi di Perugia e continua a svolgere 

un prezioso servizio di insegnamento e accompagnamento spirituale. 

 

Il corso si terrà presso la sala polivalente della Parrocchia Madonna del Latte nelle giornate del 17 e 31 

gennaio e del 14 febbraio, dalle ore 16.00 alle 17.30. La partecipazione è libera, a testimonianza del desiderio 

di offrire a tutti un’opportunità di incontro autentico con la Parola di Dio. 

 

Don Nicola Testamigna 



 

 
10 

LA DOMENICA DELLA PAROLA, 2026  

UNA FESTA CON LA BIBBIA 

 
 
Domenica 25 gennaio 2026 la Chiesa celebra la VII Do-

menica della Parola di Dio, istituita da Papa Francesco 

con la Lettera apostolica Aperuit illis, come invito rivolto a 

tutte le comunità cristiane a riscoprire il valore centrale 
della Sacra Scrittura nella vita della fede. Non si tratta di 

una semplice ricorrenza “tematica”, ma di una scelta pa-
storale che richiama il popolo di Dio a tornare alla sor-

gente, là dove nasce ogni autentico rinnovamento eccle-
siale. 

 

Il tema scelto per l’edizione 2026, proposto dal Dicastero 
per l’Evangelizzazione, è tratto dalla Lettera di san Paolo 

ai Colossesi: «La parola di Cristo abiti tra voi» (Col 3,16). 

Un’espressione densa, che va ben oltre l’invito all’ascolto o 

allo studio della Bibbia. Come sottolinea il sussidio litur-
gico-pastorale, Paolo non chiede che la Parola venga sem-

plicemente proclamata o conosciuta, ma che “abiti”, cioè che prenda dimora stabile nella vita dei cre-

denti, plasmi i pensieri, orienti i desideri, unifichi le scelte e renda credibile la testimonianza della co-
munità cristiana. 

La Parola di Cristo, quando è accolta in profondità, non resta esterna alla vita, ma la attraversa e la 
trasforma. Essa diventa criterio di discernimento, sorgente di speranza, forza capace di sostenere anche 

nei momenti di fatica, smarrimento e prova. In un tempo segnato da molte parole spesso fragili o con-
traddittorie, la Chiesa è chiamata a custodire una Parola che non passa, perché è promessa di una 
presenza fedele. 

 

La celebrazione di quest’anno assume un rilievo particolare perché coincide con la festa della Conver-

sione di san Paolo e conclude la Settimana di preghiera per l’unità dei cristiani. La Parola che ha 
raggiunto Paolo sulla via di Damasco, cambiandone radicalmente l’esistenza, diventa immagine elo-
quente di ciò che la Scrittura è chiamata a compiere anche oggi: non informare, ma convertire; non 

rassicurare superficialmente, ma aprire strade nuove; non dividere, ma generare comunione. L’ascolto 
condiviso della Parola manifesta infatti una profonda valenza ecumenica, perché è proprio la Scrittura 

a indicare il cammino verso un’unità autentica e duratura. 

Il tema proposto interpella direttamente le comunità cristiane: la Parola di Cristo abita davvero tra 

noi? Abita nelle nostre case, nelle relazioni familiari, nelle scelte educative, nelle parrocchie e nei cam-

mini pastorali? Oppure resta confinata a momenti rituali, senza incidere realmente sulla vita? Essere 
“abitati” dalla Parola significa permettere a Cristo di parlare ancora oggi attraverso la vita dei suoi 

discepoli, rendendo il Vangelo visibile, concreto, incarnato nella storia quotidiana. 
 

Nelle celebrazioni eucaristiche di questa Domenica sarà dato particolare risalto alla Liturgia della Pa-
rola, riconosciuta come luogo privilegiato dell’incontro tra Dio e il suo popolo. La Scrittura non è un 
libro tra gli altri, ma una presenza viva che consola, corregge, provoca e apre alla speranza. La Dome-

nica della Parola di Dio non è quindi fine a sé stessa, ma rilancia l’impegno a promuovere durante tutto 
l’anno momenti di ascolto, di lectio divina e di formazione biblica, affinché la Parola accompagni sta-

bilmente il cammino dei fedeli. 
Come ricorda il sussidio, ogni rinnovamento autentico della Chiesa nasce dall’ascolto docile della Pa-

rola di Dio, che rimane criterio sicuro per unificare e rendere feconda la vita della comunità cristiana. 

La Domenica della Parola di Dio diventa così un invito rivolto a ogni battezzato: nutrirsi quotidiana-

mente del Vangelo per poi annunciarlo con la vita, perché una Parola accolta e custodita continua a 

generare fede, speranza e carità nel cuore del mondo. 



 

 
11 

d a g l i   u f f i c i   d i   c u r i a 

 
 

UFFICIO MISSIONARIO 

 

06 GENNAIO  2025 

GIORNATA MISSIONARIA DELL’INFANZIA E DEI RAGAZZI 
 

 Il 6 gennaio, nella solennità dell’Epifania del Signore, la Chiesa cele-
bra anche la Giornata Missionaria dell’Infanzia e dei Ragazzi. Non si 

tratta di una semplice coincidenza di date, ma di un legame profondo: 
nel giorno in cui i Magi, venuti da lontano, riconoscono nel Bambino 
di Betlemme il Salvatore di tutti, anche i più piccoli sono invitati a sco-

prire che il Vangelo è una luce destinata a raggiungere ogni popolo e 
ogni cuore. 

La Giornata Missionaria dell’Infanzia e dei Ragazzi è vissuta in tutto 
il mondo come un tempo di preghiera, di educazione alla solidarietà e 
di apertura alla dimensione universale della Chiesa. In alcune realtà 

viene celebrata in date diverse, per motivi pastorali o organizzativi, ma 
il riferimento all’Epifania resta particolarmente eloquente: la missione 

nasce dall’incontro con Gesù e si traduce nel desiderio di condividere 
con altri il dono ricevuto. 

Il tema proposto per il 2026, “Accendiamo la speranza”, richiama con forza il senso di questa giornata. 
I Magi si mettono in cammino guidati da una luce; anche oggi, in un mondo spesso segnato da guerre, 
povertà, divisioni e solitudini, la speranza ha bisogno di essere custodita, alimentata e trasmessa. I 

bambini e i ragazzi, con la loro semplicità e il loro entusiasmo, possono diventare veri portatori di 
speranza, capaci di gesti piccoli ma autentici. 

Il cuore dell’Infanzia Missionaria è racchiuso nel motto che da sempre la accompagna: “I bambini 

aiutano i bambini”. Non si tratta solo di una raccolta di offerte, ma di un cammino educativo che aiuta 
i più piccoli a sentirsi parte attiva della missione della Chiesa. Attraverso la preghiera, il gioco condi-

viso, l’attenzione verso i coetanei che vivono in condizioni difficili, i ragazzi imparano che la fede non 
è mai chiusa in se stessa, ma genera apertura, responsabilità e solidarietà. 

La Giornata Missionaria dell’Infanzia diventa così un’occasione preziosa per le nostre comunità, in 
particolare per catechisti, educatori e famiglie, chiamati ad accompagnare i ragazzi in un’esperienza 

che unisce Vangelo e vita. In alcune parrocchie esiste la bella tradizione della benedizione dei bambini 
nel giorno dell’Epifania: anche questo gesto può diventare un segno carico di significato, se vissuto con 
uno sguardo missionario, capace di collegare la festa celebrata con la vita di tanti bambini nel mondo. 

Per sostenere questo cammino, anche quest’anno sono disponibili diversi strumenti di animazione, 
pensati per aiutare le comunità a vivere la giornata in modo semplice ma significativo. Il materiale 

proposto invita a valorizzare quattro dimensioni fondamentali della vita missionaria: l’annuncio del 

Vangelo, la preghiera, la fraternità e la condivisione. È un percorso che educa gradualmente a uno stile 

di vita aperto, attento e solidale. 
Le offerte raccolte in occasione della Giornata Missionaria dell’Infanzia e dei Ragazzi, anche quando 
sembrano modeste, diventano un segno concreto di comunione con la Chiesa universale. Servono a 

sostenere progetti missionari in tanti Paesi del mondo: scuole, ospedali, percorsi di istruzione, sostegno 
ai più fragili. Ma, soprattutto, contribuiscono a formare cuori capaci di guardare lontano. 

La nostra diocesi è invitata a vivere questo appuntamento non come un gesto isolato, ma come parte 
di un cammino educativo più ampio. Educare i bambini alla missione significa educare tutta la comu-

nità a non chiudersi, a non perdere la speranza, a credere che il bene, anche quando è piccolo, può 
accendere luce. 
Affidiamo al Signore i bambini e i ragazzi di tutto il mondo, perché possano crescere nella pace e nella 

dignità. E lasciamoci educare anche noi dalla loro capacità di sperare, di condividere e di credere che 
il Vangelo è davvero una buona notizia per tutti. 

Direttore Centro Missionario Diocesano 



 

 
12 

UFFICIO PASTORALE DELLA SCUOLA (IRC)  
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 
13 

UFFICIO COMUNICAZIONI SOCIALI 

 
PRESENTAZIONE GIORNATA DELLE COMUNICAZIONI SOCIALI 2026 

 

“Custodire voci e volti umani” 
 

Il 24 gennaio, memoria liturgica di San Francesco di Sales, la 

Chiesa ricorda il patrono dei giornalisti e dei comunicatori. È 

una data che ogni anno invita a riflettere non solo sul “fare in-

formazione”, ma soprattutto sullo stile con cui si comunica. San 

Francesco di Sales, vescovo in un tempo di profonde divisioni, 

seppe annunciare il Vangelo con fermezza e dolcezza insieme, 

scegliendo la via della mitezza, del dialogo e della pazienza. 

Per lui comunicare non significava convincere o vincere una 

disputa, ma accompagnare le persone verso la verità con ri-

spetto e amore. 

Non a caso, proprio il 24 gennaio viene presentato il Messag-

gio per la Giornata Mondiale delle Comunicazioni Sociali, 

che la Chiesa celebra ogni anno nella solennità dell’Ascen-

sione del Signore. È un legame carico di significato: mentre 

Cristo sale al Padre, affida ai discepoli la missione di essere suoi 

testimoni nel mondo. La comunicazione diventa così uno spa-

zio essenziale della missione della Chiesa, luogo in cui il Van-

gelo può essere annunciato, custodito o, al contrario, smarrito. 

 

Nel 2026, la Giornata Mondiale delle Comunicazioni Sociali sarà celebrata domenica 17 maggio, 

solennità dell’Ascensione. Per questa LX Giornata, il Santo Padre Papa Leone XIV ha scelto un 

tema di grande attualità e profondità: Custodire voci e volti umani. 

Il tema nasce dalla consapevolezza che viviamo immersi in ecosistemi comunicativi profonda-

mente trasformati dalla tecnologia. Algoritmi che selezionano le notizie, piattaforme che orientano 

le relazioni, sistemi di intelligenza artificiale capaci di produrre testi, immagini e persino voci: tutto 

questo offre opportunità straordinarie, impensabili fino a pochi anni fa. Allo stesso tempo, però, 

pone interrogativi seri sul futuro della comunicazione e sulla tutela dell’umano. 

Il Messaggio sottolinea con chiarezza che nessuna tecnologia, per quanto avanzata, può sostituire 

le capacità propriamente umane: l’empatia, il discernimento etico, la responsabilità morale. La co-

municazione pubblica non è solo una questione di dati o di efficienza, ma richiede giudizio umano, 

coscienza e libertà. La vera sfida è garantire che sia l’uomo a restare al centro, e che le macchine 

rimangano strumenti al servizio della vita e delle relazioni, non forze che le impoveriscono. 

Accanto alle opportunità, il Papa richiama anche i rischi reali: la diffusione di contenuti manipola-

tori o fuorvianti, la replicazione di pregiudizi e stereotipi, la disinformazione resa più credibile dalla 

simulazione di voci e volti umani, fino alle violazioni della privacy e dell’intimità personale. Un 

uso acritico dell’intelligenza artificiale può indebolire il pensiero critico, ridurre la creatività e ac-

centuare le disuguaglianze. 

 

Per questo il Messaggio insiste sull’urgenza di un’educazione alla comunicazione e all’uso consa-

pevole dei media e dell’intelligenza artificiale, soprattutto nei confronti dei giovani. Come cristiani 

siamo chiamati a dare un contributo concreto, perché la comunicazione resti uno spazio di libertà, 

di verità e di relazione autentica. 

Nel solco di San Francesco di Sales, la Giornata Mondiale delle Comunicazioni Sociali 2026 invita 

a custodire parole che abbiano un volto e messaggi che rispettino la dignità delle persone, affinché 

anche nel mondo digitale continui a risuonare una comunicazione profondamente umana. 

 



 

 
14 

 

 

 

UFFICIO ECUMENISMO 
 

1. 37° Giornata per l’approfondimento e lo sviluppo  
del dialogo tra cattolici ed ebrei 

 
17 Gennaio 2026 

 

Uniti nella stessa benedizione 
 

Il 17 gennaio la Chiesa in Italia celebra la Giornata per l’ap-

profondimento e lo sviluppo del dialogo tra cattolici ed 

ebrei, un appuntamento ormai stabile nel cammino eccle-

siale, collocato significativamente alla vigilia della Settimana 

di preghiera per l’unità dei cristiani. È una giornata che in-

vita a fermarsi, a fare memoria e a guardare avanti, risco-

prendo le radici comuni e rinnovando l’impegno per un dia-

logo autentico, rispettoso e fecondo. Il tema scelto per il 

2026, «Uniti nella stessa benedizione», rimanda alla promessa 

fatta da Dio ad Abramo: “In te si diranno benedette tutte le 

famiglie della terra” (Gen 12,3), una parola che attraversa la 

storia e continua a interpellare credenti di tradizioni diverse. 

Nel Messaggio preparato per la 37ª Giornata, la Conferenza 

Episcopale Italiana mette al centro proprio questa imma-

gine biblica: la benedizione come fondamento del legame tra 

ebrei e cristiani. Un legame che non cancella le differenze, 

né nasconde le ferite del passato o le tensioni del presente, 

ma che affonda le sue radici nell’Alleanza di Dio, “alleati dello stesso Alleato”, come affermano i 

vescovi. Anche quando i cammini si fanno faticosi o segnati da incomprensioni, la benedizione 

rimane la certezza da cui ripartire. 

Il Messaggio richiama inoltre il sessantesimo anniversario della dichiarazione conciliare Nostra 

aetate, che ha segnato una svolta decisiva nei rapporti tra la Chiesa cattolica e l’ebraismo. Da quel 

testo è nato un cammino paziente e progressivo, fatto di dialogo, studio, gesti simbolici e incontri, 

che ha permesso di superare secoli di diffidenza e di aprire una nuova stagione di relazioni. Allo 

stesso tempo, la CEI non nasconde che, soprattutto negli ultimi tempi, non sono mancati momenti 

di tensione, legati a prese di posizione, discorsi o iniziative che hanno generato distanza e incom-

prensione, talvolta alimentando rigurgiti di antisemitismo. 

Proprio per questo, il Messaggio ribadisce alcuni punti fermi. Anzitutto, il vincolo spirituale che lega 

la Chiesa al popolo ebraico: Gesù Cristo stesso ci unisce all’ebraismo. L’identità cristiana non può 

essere compresa senza la storia, la fede e la spiritualità del popolo ebraico. Gli ebrei sono definiti 

“fratelli maggiori”, dai quali i cristiani riconoscono di essere in debito. Ebrei e cristiani sono come 

rami diversi che spuntano dalla stessa radice santa, chiamati a rispettarsi e a riconoscersi nelle pro-

prie identità, senza annullare le differenze. 

Il Messaggio affronta anche il tema della distinzione: la fede in Gesù Messia, che per i cristiani è 

centrale, segna una differenza reale nel modo di leggere le Scritture, la storia e il mondo. Tuttavia, 

questa diversità non è vista come contrapposizione, ma come occasione di confronto e di arricchi-

mento reciproco, in uno sguardo che vuole essere complementare e non antitetico. 



 

 
15 

Grande importanza viene attribuita alla formazione e alla conoscenza reciproca. La CEI indica 

come strumenti preziosi le 16 schede per conoscere l’ebraismo e il testo Decostruire l’antigiudaismo cri-

stiano, invitando le comunità a usarli per la formazione di insegnanti, educatori, responsabili di 

gruppi e associazioni. La conoscenza corretta dell’ebraismo è infatti considerata una via indispen-

sabile per contrastare pregiudizi, stereotipi e ignoranza. 

Forte e inequivocabile è poi la condanna di ogni forma di antisemitismo e di antigiudaismo. I ve-

scovi fanno proprie le parole di Papa Leone XIV, che ha ribadito come la Chiesa non tolleri l’anti-

semitismo e lo combatta “a motivo del Vangelo stesso”. In un contesto internazionale segnato da vio-

lenze e conflitti, il Messaggio esprime vicinanza alle vittime, israeliane e palestinesi, e rinnova l’in-

vocazione per una pace giusta e duratura. 

La Giornata del 17 gennaio diventa così un invito rivolto a tutte le comunità cristiane: non abban-

donare mai il dialogo, viverlo come servizio al mondo lacerato e diviso, tradurlo in gesti concreti 

di incontro, studio e fraternità. Perché, al di là delle differenze, la benedizione di Dio resta più forte 

di ogni divisione e continua a chiamare credenti diversi a camminare insieme nella speranza. 

 

 
 

2. Settimana di preghiera per l’unità dei cristiani  

18/25 gennaio 2026 

 

“Uno solo è il corpo, uno solo è lo Spirito, come una sola è la speranza 

alla quale Dio vi ha chiamati” (Efesini 4,4) 
 

Premessa 

Dal 18 al 25 gennaio 2026 le Chiese cristiane di tutto 

il mondo celebrano la Settimana di preghiera per 

l’unità dei cristiani, un tempo prezioso di ascolto della 

Parola, di conversione del cuore e di rinnovato impe-

gno nel cammino ecumenico. In un mondo segnato 

da fratture, conflitti e polarizzazioni, la preghiera per 

l’unità non è un gesto accessorio, ma una testimo-

nianza profetica: ricordarci che l’unità è dono di Dio 

e responsabilità affidata alla Chiesa. 

Le preghiere e le riflessioni per la Settimana di 

quest’anno sono state preparate dal Gruppo ecume-

nico dei cristiani armeni, in collaborazione con fratelli 

e sorelle delle Chiese armene cattoliche ed evangeli-

che. Il lavoro si è svolto presso la Santa Sede di Etch-

miadzin, cuore spirituale della Chiesa apostolica ar-

mena, in un contesto particolarmente significativo: la 

recente riconsacrazione della Cattedrale Madre, dopo 

un lungo periodo di restauri, vissuta come segno di ri-

nascita spirituale e di speranza per tutto il popolo ar-

meno. 

 



 

 
16 

Il tema biblico 

Il versetto scelto come guida per la Settimana di preghiera 2026 è tratto dalla Lettera agli Efesini: 

«Uno solo è il corpo, uno solo è lo Spirito, come una sola è la speranza alla quale Dio vi ha chiamati» (Ef 4,4). 

L’apostolo Paolo richiama la Chiesa alle sue fondamenta più profonde: l’unità non nasce da accordi 

umani o da strategie ecclesiali, ma dalla comune appartenenza a Cristo. Un solo corpo, animato 

da un solo Spirito, orientato verso una sola speranza. 

Queste parole risuonano con forza particolare nel contesto ecumenico. Esse non negano le diffe-

renze storiche, teologiche e liturgiche tra le Chiese, ma le collocano dentro un orizzonte più ampio, 

quello del mistero di Dio che chiama i suoi figli a riconoscersi membra gli uni degli altri. L’unità, 

secondo Paolo, non è uniformità, ma comunione vissuta nella diversità dei doni e dei carismi. 

 

La Chiesa apostolica armena: una testimonianza di fede 

L’Armenia è stata la prima nazione ad adottare il cristianesimo come religione di Stato, all’inizio 

del IV secolo. Da allora la Chiesa apostolica armena ha custodito con fedeltà la fede apostolica, 

attraversando secoli di persecuzioni, dominazioni straniere e, nel Novecento, la tragedia del geno-

cidio. In questo lungo cammino di sofferenza e di resistenza, la Chiesa è stata per il popolo armeno 

non solo guida spirituale, ma anche custode della lingua, della cultura e dell’identità nazionale. 

La spiritualità armena, profondamente radicata nella Scrittura e nella liturgia, è segnata da una 

forte dimensione pasquale: la luce che nasce dalle tenebre, la vita che fiorisce dal sacrificio, la spe-

ranza che resiste anche quando tutto sembra perduto. Non è un caso che molti testi proposti per la 

Settimana di preghiera 2026 attingano a inni antichi e a preghiere che risalgono ai primi secoli del 

cristianesimo, capaci ancora oggi di parlare al cuore dei credenti di ogni confessione. 

 

Un cammino di unità oggi 

La Settimana di preghiera per l’unità dei cristiani non invita a riaprire le ferite del passato, né a 

semplificare le differenze che ancora permangono. Essa propone piuttosto un cammino di conver-

sione quotidiana: imparare a guardarci come fratelli e sorelle, riconoscere nell’altro un dono e non 

una minaccia, lasciarci plasmare dallo Spirito che costruisce il Corpo di Cristo. 

In un tempo segnato da guerre, ingiustizie, migrazioni forzate e crisi ambientali, la testimonianza 

comune dei cristiani diventa particolarmente urgente. Pregare insieme significa anche assumere 

una responsabilità condivisa per la pace, la dignità umana, la giustizia e la cura del creato. È in 

questo senso che l’unità diventa credibile agli occhi del mondo. 

 

La Settimana di preghiera nella nostra diocesi 

Anche nelle nostre diocesi non mancheranno occasioni di incontro, di preghiera e di fraternità con 

cristiani di altre confessioni. Sono momenti da vivere non come eventi isolati, ma come tappe di 

un cammino che continua nel tempo, nelle relazioni quotidiane e nella collaborazione pastorale. 

In questo anno quando ricorre l’800 centenario della morte di San Francesco, i cristiani delle Chiese 

e Comunità umbre si ritroveranno per la Celebrazione ecumenica della Parola di Dio il 18 gennaio 

ad Assisi, presso la Basilica Inferiore di San Francesco, ad Assisis, alle ore 20.30. Sarà un segno 

concreto di quella unità invocata dall’apostolo Paolo e affidata alla nostra responsabilità. 

Pregare per l’unità dei cristiani significa, in definitiva, lasciarci condurre dallo Spirito verso quella 

speranza che non delude, perché affonda le sue radici nel cuore stesso di Dio. 

 

Don Francesco Cosa 

Delegato diocesano Ecumenismo 



 

 
17 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 
18 

 

    27 gennaio 2026 
 

     
 
 

…  
 

Nel segno dei Giusti 

MONS. BENIAMINO SCHIVO, GIUSTI TRA LE NAZIONI! 
 
Il 27 gennaio si celebra la Giornata della Memoria, ricorrenza internazionale dedicata al ricordo delle vittime della 
Shoah. La data rimanda al 27 gennaio 1945, quando le truppe sovietiche liberarono il campo di sterminio di Ausch-
witz-Birkenau, rivelando al mondo l’orrore del sistema concentrazionario nazista. Auschwitz è divenuto il simbolo di 
una tragedia che ha segnato in modo irreversibile la storia del Novecento e la coscienza dell’umanità. 
La Shoah non fu un evento improvviso, ma il risultato di un progetto ideologico e politico fondato sulla negazione 
della dignità umana, sull’odio razziale e sulla progressiva disumanizzazione dell’altro. Circa sei milioni di ebrei fu-
rono sterminati, insieme a rom, oppositori politici, disabili, omosessuali e appartenenti ad altre categorie ritenute 
“indegne di vivere”. Per questo la memoria non riguarda soltanto il passato, ma interroga il presente e chiama alla 
responsabilità le società contemporanee. 
In Italia, il Giorno della Memoria è stato istituito con la legge n. 211 del 20 luglio 2000, che richiama la Shoah, le 
leggi razziali, la persecuzione degli ebrei italiani, la deportazione e la morte di militari e civili, e il coraggio di quanti 
si opposero al progetto di sterminio. È un invito a una memoria attiva e consapevole, capace di riconoscere respon-
sabilità e silenzi. 
All’interno di questa cornice civile e storica, la voce della Chiesa cattolica ha assunto negli anni un ruolo significativo. 
Papa Francesco, in più occasioni legate al 27 gennaio, ha ricordato che commemorare la Shoah non è solo un 
dovere storico, ma un dovere morale: “Ricordare è espressione di umanità, segno di civiltà e condizione per un 
futuro migliore di pace e di fraternità”. Il Pontefice ha messo in guardia dal rischio che simili tragedie possano 
ripetersi, quando ideologie e linguaggi di odio promettono salvezza e finiscono per distruggere popoli interi. 
In continuità con il magistero di Giovanni Paolo II, Papa Francesco ha ribadito che “l’orrore dello sterminio di milioni 
di persone ebree non può essere né dimenticato né negato”, condannando ogni forma di antisemitismo e di discri-
minazione religiosa. Per la Chiesa, la memoria è inseparabile dalla vigilanza e dall’impegno educativo. 
Accanto alla memoria del male, la Giornata della Memoria richiama anche le storie di chi seppe opporsi al male. La 
Fondazione Yad Vashem di Gerusalemme ha riconosciuto migliaia di “Giusti tra le Nazioni”: uomini e donne non 
ebrei che, senza alcun tornaconto personale, salvarono ebrei perseguitati 
durante la persecuzione nazista. Tra questi, figura mons. Beniamino 
Schivo, sacerdote della diocesi di Città di Castello. 
Durante l’estate del 1944, nel drammatico passaggio del fronte bellico, 
Mons. Schivo, rettore del Seminario, contribuì ad allestire nei locali del 
seminario vescovile un ospedale di emergenza per soccorrere feriti e ma-
lati. In quel contesto aiutò una famiglia ebrea di origine tedesca, i Korn, a 
sottrarsi alla cattura e alla deportazione, assumendosi personalmente il 
rischio di proteggerli. Agì senza clamore, per senso di responsabilità e 
per fedeltà alla dignità della persona umana. Per questo gesto concreto 
e gratuito, compiuto in un tempo di paura e repressione, è stato ricono-
sciuto Giusto tra le Nazioni, come testimonianza di chi, anche nei mo-
menti più bui, ha scelto di difendere la dignità della persona umana. 
La Giornata della Memoria non è dunque una semplice commemora-
zione rituale, ma un esercizio di coscienza civile e cristiana. Ricordare 
per capire, ricordare per non dimenticare: perché la dignità della persona umana, fondamento di ogni convivenza e 
di ogni pace, non venga mai più calpestata. 



 

 
19 

 
 
Ogni anno, l’ultima domenica di gennaio, la Chiesa e molte realtà civili 
celebrano la Giornata Mondiale dei Malati di Lebbra, seguita a 
breve distanza dalla Giornata Internazionale delle Malattie Tropi-
cali Neglette (30 gennaio). Nel 2026, questa ricorrenza giunge alla 
sua 73ª edizione e sarà celebrata domenica 25 gennaio. Non si 
tratta di una semplice commemorazione, ma di un richiamo forte e at-
tuale alla responsabilità collettiva verso milioni di persone che ancora 
oggi vivono segnate dalla malattia, dalla povertà e dall’esclusione. 
 
La lebbra, conosciuta anche come malattia di Hansen, è spesso percepita come una patologia del passato, confinata 
nei racconti biblici o nei libri di storia. In realtà, essa è una delle 20 Malattie Tropicali Neglette riconosciute dall’Orga-
nizzazione Mondiale della Sanità: malattie che colpiscono soprattutto le popolazioni più povere e vulnerabili e che, pro-
prio per questo, ricevono meno attenzione, meno risorse e meno visibilità. Secondo i dati più recenti, oltre 140.000 
persone ogni anno contraggono la lebbra, soprattutto in Asia, Africa e America Latina. In molti casi, i malati sono 
bambini e adolescenti, esposti fin da piccoli a condizioni di vita segnate da precarietà, malnutrizione e assenza di servizi 
sanitari di base. 
La lebbra oggi è curabile, se diagnosticata in tempo, grazie a una terapia multifarmacologica efficace e gratuita. Tutta-
via, la malattia continua a produrre ferite profonde che vanno ben oltre l’aspetto clinico. Le deformazioni fisiche, quando 
presenti, diventano spesso motivo di stigmatizzazione, di isolamento sociale, di esclusione dal lavoro e dalla vita co-
munitaria. Non di rado la malattia conduce alla disabilità permanente e alla povertà cronica, creando un circolo vizioso 
difficile da spezzare. La vera battaglia, dunque, non è solo sanitaria, ma anche culturale e sociale. 
 
In Italia, la Giornata Mondiale di lotta alla lebbra è promossa da AIFO – Associazione Italiana Amici di Raoul Folle-
reau, che da oltre sessant’anni opera accanto ai malati di lebbra e alle loro comunità. Grazie al sostegno di centinaia di 
migliaia di persone, AIFO ha contribuito alla cura di oltre un milione di malati e ha investito più di 150 milioni di euro 
in progetti sociosanitari, di prevenzione, di riabilitazione e di inclusione nei Paesi a basso reddito. Il ricavato delle inizia-
tive legate alla Giornata sostiene ancora oggi percorsi concreti di diagnosi, cura e accompagnamento, riaffermando che 
il diritto alla salute non può essere un privilegio per pochi. 
La diffusione della lebbra resta strettamente legata alla povertà, all’assenza di servizi sanitari accessibili, alla scarsa 
alimentazione e alle difficili condizioni igieniche. A tutto questo si aggiungono le sfide del nostro tempo: i cambiamenti 
climatici, che favoriscono la diffusione di alcune malattie; le migrazioni forzate; la crescente mobilità globale. In un mondo 
così interconnesso, l’idea che esistano malattie “lontane” o problemi che non ci riguardano più appare sempre meno 
sostenibile. La salute è un bene comune: o è per tutti, o non è veramente per nessuno. 
 
Per la comunità cristiana, questa Giornata assume un significato ancora più profondo. Nei Vangeli, i lebbrosi non sono 
solo persone malate: sono uomini e donne esclusi, allontanati, resi invisibili. Gesù non li evita, non mantiene le distanze, 
non li guarda con paura. Al contrario, si avvicina, li ascolta, li tocca, restituendo loro dignità prima ancora che salute. In 
questi gesti si rivela il cuore stesso del Vangelo: un Dio che non teme il contagio della nostra fragilità, ma la assume per 
guarirla. 
Come ha ricordato più volte Papa Francesco, commentando l’episodio evangelico della guarigione del lebbroso, la 
misericordia di Dio “supera ogni barriera” e non agisce a distanza, ma si espone, entra nella sofferenza dell’altro, se ne 
fa carico. È una misericordia concreta, fatta di prossimità, di compassione e di responsabilità condivisa. Nessuna terapia, 
per quanto efficace, può sostituire il valore umano e spirituale dell’amore, dell’accoglienza, della comunione. 
Celebrare la Giornata Mondiale dei Malati di Lebbra significa allora lasciarsi interrogare profondamente: su come 
guardiamo chi è fragile, su come reagiamo davanti alla sofferenza, su quanto il nostro stile di vita contribuisca – diretta-
mente o indirettamente – a creare esclusione o solidarietà. È un invito a combattere non solo una malattia, ma anche la 
cultura dello scarto e dell’indifferenza. 
 
In questa prospettiva, la Giornata non è solo memoria, ma scelta. Scelta di stare dalla parte degli ultimi, di sostenere 
chi cura, di educare le coscienze, di costruire una società in cui nessuno sia condannato all’invisibilità. È un appello che 
tocca la fede e la vita quotidiana, ricordandoci che ogni persona, anche la più segnata, resta sempre preziosa agli 
occhi di Dio. 
 



 

 
20 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 
21 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


